
Annales des Sciences Sociales et Humaines de 

l'Université de Guelma 

ISSN: 1112-7880      EISSN:     -     

Volume: 19 / N°:   (Décembre 2025),         

p     -     

 

    

La sororité comme force de rebond et processus de résilience dans 

Une belle vie de Virginie Grimaldi 

Sisterhood as a Force of Rebound and a Process of Resilience in 

Une belle vie by Virginie Grimaldi  

SOUALAH Keltoum
*
 
 

Université Mohamed El-Bachir El-Ibrahimi. BBA. (Algérie), 

kelthoum.soualah@univ-bba.dz  

Soumis le:                       Accepté le                        Publié le: 15/12/2025 

Résumé : 

Cet article interroge la manière dont la sororité agit comme un processus de 

résilience dans Une belle vie de Virginie Grimaldi. La problématique centrale est 

de comprendre comment le lien sororal permet de guérir des traumatismes 

familiaux tout en subvertissant les normes patriarcales. L’étude examine ce 

processus comme une mise en intrigue où la mémoire douloureuse se reconfigure 

en force relationnelle et narrative et pratique de guérison collective. La 

méthodologie repose sur une approche pluridisciplinaire articulant Judith Butler 

(performativité), Paul Ricœur (triple mimèsis) et Bell Hooks (praxis 

communautaire). Les résultats soulignent que Grimaldi ne réduit pas la sororité à 

un refuge intime, mais la construit comme un espace critique et politique de 

résistance et de réinvention identitaire. 
 

 Mots-Clés : sororité, résilience, performativité, narration, féminisme. 

Abstract: 

This article explores how sisterhood functions as a process of resilience in 

Une belle vie by Virginie Grimaldi. The central issue is to understand how the 

sororal bond helps to heal family traumas while subverting patriarchal norms. The 

study examines this process as a narrative configuration in which painful memory 

is reshaped into a relational and narrative force, as well as a practice of collective 

healing. The methodology relies on a multidisciplinary approach combining Judith 

Butler (performativity), Paul Ricœur (triple mimesis), and Bell Hooks 

(communitarian praxis). The results highlight that Grimaldi does not reduce 

sisterhood to an intimate refuge, but constructs it as a critical and political space 

of resistance and identity reinvention. 
 

Keywords: sisterhood, resilience, performativity, narration, feminism 
 

                                           
*
 Auteur correspondant 



 

 SOUALAH Keltoum 
 

    

- INTRODUCTION 

Dans le paysage de la littérature populaire contemporaine, 

Virginie Grimaldi s’est imposée comme une autrice capable de 

concilier succès public et sensibilité narrative, en donnant voix à des 

expériences intimes traversées par des enjeux universels. Son roman 

Une belle vie (2023) illustre particulièrement cette capacité en 

explorant la relation complexe et mouvante entre deux sœurs, Emma 

et Agathe Delorme. Séparées par cinq années de silence, elles se 

retrouvent le temps d’une semaine dans la maison de leur grand-mère 

Mima, figure protectrice récemment disparue. Ce huis clos familial 

devient un espace liminal où se rejouent les souvenirs d’enfance et 

d’adolescence, où s’affrontent blessures anciennes et gestes de 

réconciliation et où la mémoire matérielle (objets, lieux, rituels) se fait 

catalyseur de reconstruction. 

Le récit, alternant les temporalités entre « Hier » et                      

« Aujourd’hui », met en exergue un passé familial marqué par le 

divorce conflictuel des parents, la mort prématurée du père, 

l’instabilité affective et la violence maternelle, ainsi que les troubles 

psychiques d’Agathe et l’infertilité momentanée d’Emma. Loin de se 

réduire à un drame intime, Une belle vie interroge la manière dont un 

lien sororal, fissuré par ces épreuves, peut se reconfigurer en un 

véritable processus de résilience. Ce processus n’est pas une simple 

recomposition affective : il implique un travail actif de transformation 

des blessures en ressources, et il prend une dimension politique en 

résistant aux scripts genrés qui enferment les femmes dans des 

logiques de rivalité, d’isolement ou de performance individuelle. La 

sororité
1
 y est représentée comme un espace de tensions et de soins, de 

désaccords et de solidarité, capable de transformer la mémoire des 

blessures en une force narrative et relationnelle. Elle s’inscrit dans une 

conception que l’on pourrait résumer: « Hors de la foi chrétienne, de 

la structure familiale, de toute domination masculine. Une relation 

horizontale, sans hiérarchie ni droit d’aînesse. Qualité, état de sœurs. 

Un rapport de femme à femme, indéfectible et solidaire. Un rapport de 

femme à femme, ni fille ni mère, égalitaire. »
2
 D’où la problématique 



 

La sororité comme force de rebond et processus de résilience dans 

Une belle vie de Virginie Grimaldi
 

    

qui guidera notre étude : comment la sororité, dans Une belle vie, agit-

elle comme un processus de résilience à la fois narratif et politique, 

permettant de guérir des traumas tout en subvertissant les normes 

patriarcales ? 

Pour analyser cette dynamique, nous adoptons une approche 

pluridisciplinaire articulant trois cadres théoriques complémentaires. 

Chez Judith Butler, la performativité permet de penser la sororité 

comme un acte qui resignifie les scripts genrés, en valorisant 

l’interdépendance et l’expression des émotions là où les normes 

imposent l’autonomie et la retenue. Chez Paul Ricœur, la triple 

mimèsis éclaire le rôle du récit dans la reconfiguration d’un passé 

fragmenté en intrigue cohérente, montrant comment la narration 

devient un outil de résilience. Enfin, chez bell hooks, la sororité est 

envisagée comme une praxis communautaire de guérison, où le 

soutien mutuel défie les logiques d’isolement et de compétition 

imposées par le patriarcat. Ensemble, ces trois perspectives révèlent 

que la sororité mise en scène par Grimaldi est à la fois performative 

(Butler), structurante sur le plan narratif (Ricœur) et transformatrice 

sur le plan relationnel et politique (hooks). 

L’analyse s’organise en trois temps complémentaires. Elle 

s’ouvre d’abord sur la sororité comme performativité subversive, en 

s’appuyant sur la pensée de Judith Butler. Il s’agit d’examiner 

comment les sœurs, à travers leurs actes et leurs paroles, resignifient 

les normes genrées et créent un espace d’interdépendance, en rupture 

avec les modèles imposés par le patriarcat. Elle se poursuit avec la 

sororité comme mise en intrigue résiliente, éclairée par Paul Ricœur, 

afin de montrer comment la narration de leur lien permet de 

reconfigurer la mémoire traumatique et d’instaurer une continuité 

identitaire. Enfin, elle se clôt sur la sororité comme praxis de guérison, 

selon bell hooks, pour analyser comment le soutien mutuel transforme 

la vulnérabilité en force collective et contribue à rompre les silences 

imposés par l’oppression. 



 

 SOUALAH Keltoum 
 

    

Ce triptyque permettra de montrer que Une belle vie ne se limite 

pas à la représentation d’un lien fraternel féminin, mais qu’il élabore 

une poétique de la résilience, où l’intime devient un acte de résistance 

et de réinvention. 

 . La sororité comme performativité subversive 

Judith Butler soutient que le genre n’est pas une essence fixe, 

mais une construction performative, produite par des actes répétés qui 

peuvent soit reproduire, soit subvertir les normes patriarcales : « Le 

genre s’avère être performatif, c’est-à-dire qu’il constitue l’identité 

qu’il prétend être… Il n’y a pas d’identité de genre derrière 

l’expression ; cette identité est performativement constituée par les 

“expressions” mêmes qu’on dit être son résultat »
3
. Ces normes 

imposent souvent aux femmes des attentes de compétition (pour 

l’approbation masculine ou sociale), d’autonomie individuelle et de 

stoïcité émotionnelle, marginalisant la vulnérabilité et 

l’interdépendance comme des faiblesses. Dans Une belle vie de 

Virginie Grimaldi, la sororité entre Emma et Agathe Delorme devient 

un espace performatif où elles défient ces attentes, transformant leur 

lien en un acte de résistance qui redéfinit la féminité comme un espace 

de solidarité et de résilience. 

En effet, le point de départ de la relation entre Emma et Agathe 

est marqué par une rivalité adolescente, où Emma, âgée de 16 ans, 

écrit dans son journal : « Je déteste ma sœur. J’aurais aimé qu’elle 

naisse jamais. […] Le jour de mes dix-huit ans, je partirai »
4
. Ce 

passage révèle une tension profonde, ancrée dans leurs personnalités 

opposées : Emma, ordonnée et responsable, s’oppose à Agathe, 

impulsive et désordonnée. Selon Butler, cette rivalité peut être lue 

comme une performativité contrainte par les normes patriarcales, qui 

encouragent la compétition entre femmes pour maintenir leur 

subordination. Dans une société où la valeur féminine est souvent 

mesurée par des critères externes (beauté, succès, approbation 

masculine), les différences entre les sœurs deviennent un terrain fertile 

pour des malentendus, amplifiés par les attentes genrées de 

l’adolescence. 



 

La sororité comme force de rebond et processus de résilience dans 

Une belle vie de Virginie Grimaldi
 

    

Cependant, cette rivalité n’est pas motivée par une compétition 

pour des ressources patriarcales, comme l’attention d’un homme, mais 

par des divergences personnelles et des incompréhensions 

émotionnelles. Butler verrait dans ce conflit une performance initiale 

des normes genrées, où Emma et Agathe, encore adolescentes, 

internalisent l’idée que les femmes doivent se distinguer 

individuellement pour exister. Ce moment reflète ce que Butler 

appelle la « répétition normative » : les sœurs reproduisent, sans le 

questionner, un script patriarcal qui valorise la séparation et 

l’antagonisme. Pourtant, le roman ne s’arrête pas à ce stade ; il trace 

une trajectoire vers une performativité subversive, où la sororité 

devient un espace de résistance contre ces normes, car « la 

performativité doit être comprise, non pas comme un “acte” singulier 

ou délibéré, mais plutôt comme la pratique réitérative et citationnelle 

par laquelle le discours produit les effets qu’il nomme »
5
  

Un tournant narratif décisif se produit lorsqu’Agathe, adulte, 

confie : « Cette nuit, je retrouve ma grande sœur »
6
. Ce moment de 

reconnexion, après des années de distance, marque un acte performatif 

subversif. En rejetant la norme patriarcale de l’autonomie individuelle 

– qui exige des femmes qu’elles se suffisent à elles-mêmes pour 

prouver leur valeur – les sœurs performent une féminité basée sur 

l’interdépendance. Butler soutient que la subversion des normes 

genrées passe par des actes qui resignifient les attentes sociales, 

transformant ce qui est perçu comme une faiblesse en une force. Ici, la 

vulnérabilité d’Agathe, qui reconnaît son besoin de sa sœur, et la 

réponse implicite d’Emma – « Elle s’interrompt un instant, elle me 

fixe avec douceur, elle prend ma main : — Danse avec moi, Gagathe. 

Ce soir, on oublie tout »
7
–, qui accueille cette ouverture, redéfinissent 

la féminité comme un espace de connexion plutôt que d’isolement. 

Ce geste performatif est amplifié par des moments de soutien 

mutuel face aux traumas genrés. Par exemple, l’infertilité d’Emma, 

décrite comme suit : « Deuxième essai, deuxième échec. Alex me dit 

qu’on va y arriver, avoir ses certitudes. Parfois, j’ai envie de baisser 



 

 SOUALAH Keltoum 
 

    

les bras.»
8
, reflète une pression patriarcale qui lie la valeur féminine à 

la maternité. Dans Une belle vie, les traumas genrés d’Emma et 

Agathe illustrent ces silences oppressifs. Le repli d’Emma sur elle-

même – « J’éteins mon téléphone et je vais me recoucher »
9
 – peut 

être lu comme une performance de la honte genrée, où elle internalise 

l’échec de ne pas répondre à cette norme. Pour Hélène Cixous, cette 

honte est un produit du discours phallogocentrique, qui réduit le corps 

féminin à une fonction reproductive et efface les expériences de celles 

qui ne s’y conforment pas. Or, « s’il y a un “propre” de la femme, 

c’est probablement sa capacité de se déproprier sans calcul »
10

, c’est-

à-dire de se soustraire aux logiques de possession et de maîtrise qui 

structurent l’ordre symbolique dominant. En ce sens, « plus que 

l’homme invité aux réussites sociales, à la sublimation, les femmes 

sont corps »
11

, affirmant par leur existence même une matérialité 

irréductible qui échappe aux cadres réducteurs du patriarcat. 

Cependant, Agathe subvertit cette norme en offrant un soutien 

non jugeant : « Je vais être une super tatie. […] Je lui achèterai des 

jouets bruyants, je lui apprendrai des gros mots »
12

. Cet humour 

désamorce la pression patriarcale, performe une sororité qui valorise 

Emma au-delà de son statut reproductif et resignifie la féminité 

comme un espace de joie et de complicité. Cet échange humoristique 

se donne donc à lire comme un acte performatif qui prend la forme de 

« rire de la Méduse », une célébration subversive défiant les attentes 

genrées, où la sororité devient un site de résistance contre les 

injonctions à la perfection maternelle. Qui plus est, ce rire s’érige 

contre des siècles d’invisibilisation où, comme elle le rappelle Cixous, 

« les femmes ont vécu en rêves, en corps mais tus, en silences »
13

, 

reléguées à des existences fragmentées, privées d’expression pleine et 

entière. 

De fait, la sororité d’Emma et Agathe devient un tel espace, où 

elles s’écrivent mutuellement pour réécrire leurs traumas. 

L’expérience de la maternité rend certaines femmes davantage 

susceptibles de vivre « une subjectivité se divisant sans regret »
14

, 

capable de se partager et de s’ouvrir à l’autre sans perte de soi. C’est 



 

La sororité comme force de rebond et processus de résilience dans 

Une belle vie de Virginie Grimaldi
 

    

dans cet esprit qu’Agathe aide Emma à redéfinir son identité au-delà 

de la maternité normative, transformant la douleur de l’infertilité en 

une connexion sororale profonde. Ce dialogue n’est pas seulement une 

conversation mais aussi et surtout un acte narratif où, en partageant sa 

joie, Emma rompt le silence de la honte imposé par le patriarcat, 

réaffirmant ainsi la légitimité de son expérience singulière. 

Dans Ce qui fait une vie (2010), Butler explore la précarité 

comme une condition universelle de la vie humaine, où la 

vulnérabilité partagée peut devenir une base pour des liens éthiques et 

politiques : « Ce n’est pas que nous naissons pour ensuite devenir 

précaires, c’est plutôt que la précarité est coextensive à la naissance 

elle-même (la naissance est précaire par définition), ce qui veut dire 

qu’il importe de savoir si oui ou non cet être nouveau-né survit, mais 

aussi que sa survie dépend de ce que nous pourrions appeler un réseau 

social de mains. Précisément parce qu’un être vivant peut mourir, il 

est nécessaire de prendre soin de cet être afin qu’il puisse vivre. La 

valeur de la vie n’apparaît que dans des conditions où la perte 

importerait »
15

. Dans Une belle vie, la sororité d’Emma et Agathe 

repose sur une reconnaissance mutuelle de leur précarité, qu’il 

s’agisse de l’infertilité momentanée d’Emma, de la santé mentale 

d’Agathe – « Je voudrais juste dormir. Prendre un somnifère. Et juste 

dormir »
16

–, ou de leur chagrin commun face à la maladie de Mima :  

« La douleur que je ressens en imaginant sa détresse est parfois 

physique. J’ignore si avoir partagé le même utérus nous confère le 

pouvoir de ressentir les émotions de l’autre, mais une chose est 

certaine : il existe un lien aussi inexplicable qu’impalpable entre frères 

et sœurs, le même qui nous permet de nous comprendre en un regard, 

de nous pardonner en une seconde, comme un pont sur lequel 

voyagent les sens, un lien qui nous lacère les entrailles quand l’autre 

souffre et nous transporte quand il est heureux. »
17

 

Ici, Emma exprime une vulnérabilité radicale : la douleur 

physique imaginée face à la détresse de l’autre n’est pas simplement 

empathique, elle traduit ce que Butler appelle une interdépendance 



 

 SOUALAH Keltoum 
 

    

constitutive (precariousness). Le lien fraternel/sororal est décrit 

comme une structure invisible (« pont ») qui rend chaque émotion 

contagieuse. Mais, dans la perspective butlérienne, cette sensibilité 

partagée ne se réduit pas à un état passif : c’est aussi un acte 

performatif. En nommant, en décrivant et en reconnaissant ce lien, la 

narratrice produit à nouveau leur sororité, elle la réactualise dans le 

langage. C’est là que la performativité devient subversive : dans un 

contexte social qui valorise souvent l’autonomie individuelle, 

réaffirmer l’interdépendance et la réceptivité émotionnelle, c’est 

renverser la norme et affirmer que la féminité (et, plus largement, le 

lien humain) peut se construire dans le soin mutuel. Ce faisant, la 

précarité – ici, le risque de souffrir quand l’autre souffre – se 

transforme en ressource relationnelle. La douleur partagée devient 

moteur d’unité et de solidarité, ce qui fait passer la fragilité d’un statut 

de faiblesse à celui de force collective. La promesse d’Agathe : « Je te 

lâcherai pas, Emma. Je te le promets »
18

 renforce cette dynamique. Cet 

engagement verbal est un acte performatif qui scelle leur 

interdépendance, défiant l’idée patriarcale que les femmes doivent se 

débrouiller seules. Cette promesse resignifie donc la féminité comme 

un espace de responsabilité mutuelle, où la précarité partagée devient 

le fondement d’une sororité résiliente.  

Ces moments de vulnérabilité ne sont pas des faiblesses, mais 

des occasions de performativité subversive, où les sœurs transforment 

leur précarité en une force collective. Un passage particulièrement 

révélateur est l’étreinte lors de l’hospitalisation de Sacha, le fils 

d’Emma : « On se tombe dans les bras en pleurant, entre soulagement 

et appréhension »
19

. Cet acte corporel – pleurer ensemble, s’enlacer – 

constitue, selon Butler, une véritable performance qui subvertit la 

norme patriarcale de stoïcité, laquelle exige des femmes qu’elles 

répriment leurs émotions afin de prouver leur force. En choisissant 

d’assumer leur précarité affective, Emma et Agathe performent une 

féminité alternative, qui ne s’évalue pas à l’aune du refoulement mais 

à celle de l’interdépendance et de la solidarité. Elles ouvrent ainsi un 

espace où la vulnérabilité, loin d’être un signe de faiblesse, devient un 



 

La sororité comme force de rebond et processus de résilience dans 

Une belle vie de Virginie Grimaldi
 

    

geste politique et un acte de résistance. Butler verrait dans cette 

étreinte une resignification des normes genrées, où les sœurs 

redéfinissent la force féminine non pas comme une autonomie isolée, 

mais comme une connexion affective qui les soutient face à 

l’adversité. Cette étreinte constitue un autre exemple d’écriture 

corporelle. Le moment où les sœurs pleurent ensemble métamorphose 

les émotions et les gestes physiques en un langage silencieux qui 

subvertit le diktat patriarcal de stoïcité. Leur accolade n’est pas 

seulement un acte de consolation ; elle s’opère comme une réécriture 

de leurs identités féminines, où la douleur et la peur se transforment 

en lien sororal. Ce geste célèbre le corps féminin comme lieu de 

création : en partageant leur précarité, les sœurs inscrivent un récit de 

résilience qui dépasse les silences imposés par le patriarcat. Car, 

comme le rappelle Cixous, « Il faut que la femme se mette au texte – 

comme au monde, et à l’histoire –, de son propre mouvement. »
20

 

La maison de la grand-mère Mima, où les sœurs passent leur 

semaine de vacances, devient un espace clé pour leur performativité 

sororale : « C’est l’enfance qui cogne à mes souvenirs. — T’es déjà 

là ? La voix d’Agathe me fait sursauter. Je ne l’ai pas entendue arriver. 

Elle me serre dans ses bras pendant que les miens restent ballants. 

Dans la famille, on est plutôt radins de la démonstration affective. Pas 

ma sœur. Elle parle le câlin couramment et porte ses sentiments en 

bandoulière. — Je suis contente de te voir ! dit-elle en relâchant son 

étreinte. Après tout ce temps… Elle s’interrompt, me dévisage, 

l’émotion me gagne quand son regard rencontre le mien. — J’étais 

étonnée quand j’ai reçu ton message, poursuit-elle. C’est une super 

idée que t’as eue. J’ai les boules que la maison de Mima soit 

vendue…»
21

. L’évocation de l’enfance (« c’est l’enfance qui cogne à 

mes souvenirs ») active un cadre affectif qui prédispose à la 

reconnexion. Ce lieu chargé d’histoire familiale devient le décor où la 

sororité peut être mise en acte. La performativité se joue ici dans les 

gestes et paroles d’Agathe : elle initie un contact physique chaleureux, 

verbalise son contentement et exprime sa nostalgie. Ces actes ne se 



 

 SOUALAH Keltoum 
 

    

contentent pas de « montrer » la relation, ils la produisent à nouveau 

dans le présent, réaffirmant leur lien après une période de distance. 

Dans la perspective butlérienne, cette scène illustre aussi la 

dimension subversive de la performativité. Dans une famille « radine 

de la démonstration affective », Agathe déjoue la norme de réserve 

émotionnelle. En « parlant le câlin couramment », elle performe une 

féminité qui valorise l’ouverture et l’expression des sentiments, en 

rupture avec l’héritage affectif familial. Enfin, la précarité 

relationnelle – l’incertitude de la reprise de contact, la perte prochaine 

de la maison – se transforme en ressource : c’est précisément cette 

fragilité qui rend l’instant chargé de sens et qui permet à la sororité de 

se déployer comme force collective. Ce faisant, la maison de Mima ne 

se limite pas à un cadre physique ; elle devient un lieu performatif où 

le lien sororal est rejoué, consolidé et politisé par la mise en avant de 

l’interdépendance affective. 

La découverte d’objets comme « le magnétophone de Papi, des 

albums photos, la luciole, le Popples »
22

, ravive leurs souvenirs 

d’enfance, tandis que les cassettes trouvées – « En ouvrant un nouveau 

tiroir, je tombe sur un bout d’enfance. Un petit magnétophone et des 

cassettes. Mon cœur se serre »
23

– rappellent leurs moments de 

complicité. Ici, les objets retrouvés fonctionnent comme déclencheurs 

performatifs : ils ne se contentent pas de rappeler un passé, ils mettent 

en mouvement une série d’actes (paroles, rires, évocations) qui 

réactualisent et resignifient la complicité des sœurs. Butler insisterait 

sur le fait que ces gestes de remémoration, laissant une « trace 

mnésique du corps »
24

, produisent la relation dans le présent, en la 

réinscrivant dans une trame affective partagée. 

La scène montre aussi que la mémoire n’est pas neutre : elle est 

performée dans un cadre particulier – ici, un espace intime, à l’abri du 

regard extérieur. C’est là que réside la subversion : plutôt que de 

performer la féminité selon des scripts patriarcaux (maternité 

normative, réussite individuelle compétitive), Emma et Agathe 

investissent leur énergie dans la féminité collective, fondée sur le soin, 

le jeu et la réciprocité. Ainsi, les objets sont moins des reliques que 



 

La sororité comme force de rebond et processus de résilience dans 

Une belle vie de Virginie Grimaldi
 

    

des outils matériels de resignification. En les manipulant, les 

commentant et les partageant, elles transforment la précarité de leur 

lien – fragilisé par le temps et la distance – en une force relationnelle, 

et affirment un mode d’être ensemble qui décentre les normes 

dominantes. 

Par ailleurs, le geste d’Emma prenant la main d’Agathe face à la 

maladie de Mima – « une dernière fois, je lui prends la main, et je la 

ramène dans la vie »
25

– est un acte performatif corporel qui incarne 

leur interdépendance. Selon Butler, ce geste défie les normes genrées 

en valorisant le toucher et l’émotion comme des expressions de force, 

plutôt que comme des signes de faiblesse. La maison de Mima devient 

un espace où les sœurs peuvent performer leur sororité sans se 

conformer aux attentes d’autonomie ou de stoïcité, créant un refuge 

narratif où leur lien devient un acte de résistance contre les normes 

patriarcales. Le corps devient ici un site central où les expériences 

physiques se transforment en un langage subversif. Dans Une belle 

vie, les gestes corporels entre Emma et Agathe incarnent cette 

dimension : ce geste physique est une déclaration silencieuse où le 

corps d’Emma exprime son amour et son soutien pour Agathe. Ce 

toucher défie le patriarcat, qui relègue les expressions corporelles 

féminines à la sphère privée ou à la faiblesse. En prenant la main 

d’Agathe, Emma tisse un récit sororal où la vulnérabilité corporelle 

devient une force, un acte de résistance contre les normes imposant la 

retenue émotionnelle. 

Par ailleurs, Virginie Grimaldi met en scène le deuil non pas 

comme un simple effondrement, mais comme un lieu de résistance et 

de réécriture. En effet, l’annonce abrupte « Emma est morte le 2 

février. »
26

 Cette phrase, d’une simplicité déchirante, pose la mort 

comme un point d’ancrage narratif. La narratrice, en précisant             

« J’étais avec elle. On était avec elle »
27

, évoque une présence 

collective, une sororité qui entoure Emma dans ses derniers moments. 

Cette solidarité féminine fait écho à l’idée de Cixous d’une lutte 

féminine contre les cadres patriarcaux. Dans Le Rire de la Méduse, 



 

 SOUALAH Keltoum 
 

    

Cixous célèbre la capacité des femmes à subvertir les normes 

oppressives par une expression libre et joyeuse de leur être. Emma, 

bien qu’affaiblie, semble incarner ce « rire de la Méduse », une 

affirmation de soi face à l’inéluctable. Sa remarque sur Titanic – « La 

mort de Jack n’est pas la fin du film, Gagathe. La fin du film, c’est 

Rose qui prend son envol et bouffe la vie »
28

 – n’est pas anodine. Elle 

transcende la tragédie pour souligner la résilience de Rose, qui refuse 

de se laisser définir par la perte. Ce message, comme le souligne la 

narratrice, est un legs d’Emma, une invitation à embrasser la vie avec 

audace, même face à la mort. 

Cette idée de résilience s’aligne avec la notion de « refus 

jubilatoire » de Cixous, qui désigne une résistance joyeuse et créative 

face aux structures oppressives. Emma, en redéfinissant la fin de 

Titanic non pas comme une tragédie mais comme une affirmation de 

vie, pratique ce refus. Elle rejette l’idée que la mort – celle de Jack ou 

la sienne – soit une fin en soi. Ce geste peut être lu à travers la citation 

de Cixous : « je parle de la femme en sa lutte inévitable avec l’homme 

classique. »
29

 Ici, l’« homme classique » peut être interprété non 

seulement comme une figure patriarcale, mais aussi comme une 

métaphore des forces qui cherchent à limiter l’élan vital des femmes, y 

compris la maladie ou la mort elle-même. Emma, en transmettant ce 

message à la narratrice, lutte contre cette réduction, affirmant une 

vitalité féminine qui transcende les contraintes. 

L’agentivité, telle que définie par Judith Butler – « la capacité à 

faire quelque chose avec ce qu’on fait de moi »
30

 – éclaire également 

le personnage d’Emma. Malgré son état d’épuisement (« Elle s’était 

endormie plusieurs fois, épuisée »), elle transforme sa situation de 

vulnérabilité en un acte de transmission. En choisissant de souligner 

l’envol de Rose plutôt que la mort de Jack, Emma fait quelque chose 

de ce que la maladie et la mort « font d’elle ». Elle refuse de se laisser 

enfermer dans la passivité ou la victimisation, exerçant une agentivité 

qui inspire la narratrice. Cette dernière, cependant, confesse sa 

difficulté à accepter la perte : « J’aimerais pouvoir dire qu’elle ne me 

manque pas. J’apprends à vivre sans elle, et je n’y mets pas de la 



 

La sororité comme force de rebond et processus de résilience dans 

Une belle vie de Virginie Grimaldi
 

    

bonne volonté. »
31

 Cette tension entre le désir de perpétuer l’élan vital 

d’Emma et la douleur du deuil reflète la complexité de l’agentivité 

féminine : même dans la lutte, la souffrance reste palpable. Elle 

transforme sa vulnérabilité en un acte de transmission, défiant les 

limites imposées par la maladie et la mort. Agathe, bien qu’en proie au 

chagrin, porte cet héritage, témoignant de la puissance de la sororité et 

de la résilience féminine face à l’inéluctable. 
 

 . La sororité comme mise en intrigue résiliente 

Paul Ricœur, dans Temps et récit (1983-1985) et Soi-même 

comme un autre (1990), élabore une théorie puissante de l’identité 

narrative, où le récit ne se limite pas à relater des événements mais 

agit comme un processus dialectique structurant le chaos de 

l’expérience en une intrigue cohérente. Cette organisation narrative, 

selon la triple mimèsis — préfiguration, configuration et refiguration 

—, permet au sujet de réconcilier les ruptures temporelles et 

existentielles, forgeant ainsi une résilience fondée sur la reconstruction 

du sens. La mimèsis 1, ou préfiguration, désigne une compréhension 

intuitive et pré-réflexive du monde, qui ouvre un potentiel narratif 

latent ; la mimèsis 2,  soit la configuration, consiste à ordonner ces 

expériences en un récit cohérent ; enfin, la mimèsis 3, la refiguration, 

traduit la transformation identitaire opérée par le récit lui-même, 

inscrivant le sujet dans une continuité renouvelée. 

Appliquée à la sororité dans Une belle vie, cette théorie révèle 

comment le lien sororal devient un véritable espace narratif collectif 

de guérison. Virginie Grimaldi déploie ce processus à travers les 

retrouvailles d’Emma et Agathe Delorme, rompues par cinq ans de 

silence et réunies chez leur grand-mère Mima, désormais décédée. La 

structure alternée du roman, qui juxtapose les chapitres "Hier" — 

souvenirs d’enfance — et "Aujourd’hui" — présent adulte — incarne 

avec finesse cette dialectique temporelle, rappelant la nécessité, selon 

Ricœur, de reconfigurer le passé fragmenté pour réparer le présent. La 

révélation finale de la mort d’Emma, qui force Agathe à faire face à 

une résilience ultime, parachève cette dynamique.  



 

 SOUALAH Keltoum 
 

    

La mimèsis 1 désigne la saisie intuitive, presque viscérale, 

d’expériences non encore mises en récit mais porteuses d’un potentiel 

narratif. Dans Une belle vie, cette phase se traduit par une sororité 

instinctive, un refuge affectif qui permet à Emma et Agathe, dès leur 

enfance, de s’appuyer mutuellement face à des traumas tels que le 

divorce parental, le deuil et les troubles psychiques d’Agathe. Cette 

préfiguration, bien que non verbalisée, agit comme un socle 

protecteur, où la vulnérabilité se transforme en solidarité tacite. 

Un premier exemple saisissant se trouve en avril 1985, où la 

petite Emma, âgée de cinq ans, exprime un rejet brutal : « Ma sœur est 

née ce matin. Elle est moche. Elle est toute rouge et toute rayée. Papa 

demande si je suis contente, je dis non. Je suis pas contente. Je la veux 

pas. J’espère qu’ils vont la laisser à l’hôpital. Je lui prêterai pas mes 

jouets. »
32

 Derrière cette colère infantile, une ambivalence profonde se 

dessine déjà — « Mais j’aime bien son doudou »
33

 — préfigurant la 

naissance d’un attachement. Ricœur y lirait une tension pré-narrative 

où la sororité s’annonce comme une potentialité face à un 

bouleversement (l’arrivée d’une sœur cadette). Cette dualité 

émotionnelle s’intensifie quelques années plus tard, en septembre 

1989, lorsque Agathe, âgée de quatre ans, cherche refuge : « Je vais 

dans le lit d’Emma. Elle pousse moi, mais après elle dit d’accord et je 

fais dodo avec elle et avec Luciole. »
34

 Ce rituel nocturne, chargé à la 

fois de peur et de réconfort, symbolise la sororité comme un espace 

sécurisant face à la désintégration familiale provoquée par le divorce 

(juillet 1989). La peluche Luciole, objet transitionnel, matérialise cette 

permanence affective, renforçant le lien dans l’instabilité. 

Le deuil du père marque une intensification de cette 

préfiguration. En décembre 1991, Emma confie : « J’ai la main droite 

gelée. Dans la gauche, depuis que Papa est mort, je tiens la main de 

ma petite sœur. »
35

 Ce geste, à la fois concret et symbolique, illustre 

une résilience pré-narrative : la douleur de la perte s’oriente vers la 

sororité, réconciliant ainsi le chaos par la continuité fraternelle. Plus 

tard, Agathe adulte médite : « Petite sœur. C’est ce que je suis. Je suis 

née petite sœur, je mourrai petite sœur. Je suis intimement persuadée 



 

La sororité comme force de rebond et processus de résilience dans 

Une belle vie de Virginie Grimaldi
 

    

que la position dans la fratrie empreint, voire détermine, l’adulte que 

l’on devient. »
36

 Cette introspection révèle que la sororité s’est 

cristallisée en une identité innée, où la cadette se définit en réponse à 

l’aînée, annonçant la future intrigue de complémentarité résiliente. 

Ces intuitions émotionnelles — peur d’Agathe, protection d’Emma — 

préparent ainsi la transition vers une configuration narrative qui 

évitera la fragmentation identitaire post-traumatique. 

La deuxième phase du processus ricœurien, soit la mimèsis 2, la 

configuration, donne forme à ces expériences dispersées, les 

ordonnant en une intrigue cohérente qui organise le temps éclaté :       

« l'arrangement configurant transforme la succession des événements 

en une totalité signifiante qui est le corrélat d'assembler les 

événements et fait que l'histoire se laisse suivre. Grâce à cet acte 

réflexif, l'histoire peut être traduite en une « pensée » ». De plus, la 

configuration de l'intrigue impose à la suite indéfinie des incidents « le 

sens d'un point final » [...]. En lisant la fin dans le commencement et 

le commencement dans la fin, nous apprenons ainsi à lire le temps lui-

même à rebours, comme la récapitulation des conditions initiales d'un 

cours d'action dans ses conséquences terminales. »
37

 Chez Grimaldi, la 

sororité devient le fil conducteur d’un récit où Emma et Agathe 

racontent et partagent leurs blessures afin de les transcender ensemble. 

Cette mise en intrigue, à la fois émotive et teintée d’humour, 

réconcilie les discontinuités (notamment le silence de cinq ans et la 

bipolarité d’Agathe) dans une continuité fraternelle. 

En novembre 1992, Emma console Agathe, effrayée par des 

catastrophes imaginaires : « Je m’assois sur son lit et je lui explique 

qu’il n’y a pas de tremblements de terre à Angoulême. […] Sur la 

pointe des pieds, je pars dans ma chambre, et je reviens avec mon 

atlas. Il y a une page sur les volcans, je la lis, elle est un peu rassurée. 

[...] À la fin elle ne pleure plus du tout. »
38

 Ici, Emma utilise un atlas 

pour transformer l’angoisse en savoir partagé, traduisant le chaos 

émotionnel lié au divorce et au deuil en une narration apaisante. Nous 

y percevons une intrigue sororale où l’aînée conjugue changement et 



 

 SOUALAH Keltoum 
 

    

permanence, incarnant un rôle protecteur. Ce processus se manifeste 

également dans le présent, lors d’une randonnée à la Rhune, où 

Agathe, par l’humour, réenchante la fatigue : « C’est vrai que ça doit 

être difficile, à ton âge»
39

 La réplique d’Emma — «Fais gaffe, tu me 

rejoins bientôt dans la quarantaine ! »
40

— masque une complicité 

profonde. Leur rire partagé est l’expression d’une intrigue apaisante 

qui surmonte les tensions et les silences passés. 

C’est précisément dans ce type de trame que l’on peut mettre en 

perspective l’analyse de Paul Ricœur, pour qui la configuration 

narrative ne se déploie jamais de façon univoque : « Il est clair qu'une 

structure discontinue convient à un temps de dangers et d'aventures, 

qu'une structure linéaire plus continue convient au roman 

d'apprentissage dominé par les thèmes du développement et de la 

métamorphose, tandis qu'une chronologie brisée, interrompue par des 

sautes, des anticipations et des retours en arrière, bref une 

configuration délibérément pluridimensionnelle, convient mieux à une 

vision du temps privée de toute capacité de survol et de toute cohésion 

interne. »
41

 Un moment de configuration particulièrement intense 

survient en août 1993, lorsque Agathe, convaincue qu’Emma est en 

danger, s’écrie : « J’ai peur, c’est ma sœur, je l’aime trop, je veux pas 

qu’elle se noie. [...] Je t’aime, Emma, je t’aime ! »
42

 La panique 

devient ici une déclaration d’amour qui structure l’angoisse en un récit 

cohérent d’attachement. Plus tard, la confrontation adulte montre la 

maturation de cette intrigue : Agathe avoue son sentiment d’infériorité 

— « Je me suis toujours sentie comme une merde à côté de toi, c’est 

pas facile d’être dans les traces de la sœur parfaite. »
43

 Emma répond 

avec franchise et compassion : « Tu vois, j’allais t’encourager te dire 

que ça allait te faire du bien de te mettre à la pâtisserie, mais je vais te 

dire ce que je pense vraiment. Tu t’es ruinée pour rien [...] parce que 

dans trois jours tu seras encore une fois passée à autre chose. »
44

 Cette 

dispute configure les ressentis complexes — jalousie, perfection 

perçue — en une histoire partagée où les sœurs reconnaissent leurs 

blessures respectives. Cette honnêteté se prolonge lors de la révélation 

du diagnostic d’Agathe: « Trouble bipolaire de type 2. [...] Ça a 



 

La sororité comme force de rebond et processus de résilience dans 

Une belle vie de Virginie Grimaldi
 

    

surtout été un immense soulagement." La réponse d’Emma — « Je 

suis heureuse que tu sois apaisée. Je le vois, je le ressens. Mais avoue 

que t’as surtout trouvé un bon prétexte pour pouvoir me crier 

dessus. »
45

 — mêle empathie et humour, inscrivant la maladie dans 

une narration fraternelle. Enfin, la réconciliation— « Vraiment, 

Emma, je te comprends. [...] Sans toi, je sais pas comment j’aurais 

traversé l’enfance. [...] Toi aussi, t’es la meilleure sœur de 

l’univers. »
46

 — donne à cette intrigue une dimension cathartique, 

convertissant les blessures en une force relationnelle. 

La mimèsis 3, la troisième étape du processus, correspond à la 

refiguration, où le récit opère une transformation identitaire profonde, 

inscrivant le sujet dans une continuité renouvelée : « Nous suivons 

donc le destin d'un temps préfiguré à un temps refiguré par la 

médiation d'un temps configuré »
47

. Dans Une belle vie, la sororité 

refigure les traumas en une identité collective renforcée, culminant 

tragiquement avec la mort d’Emma, dont Agathe doit à présent 

survivre grâce au récit sororal partagé. Les retrouvailles chez Mima 

symbolisent ce lieu de transformation, un espace où le "nous" 

transcende la perte. 

Un moment pivot est atteint au cimetière : « On a de la chance de 

s’avoir. [...] J’ignore comment j’aurais traversé tout ça sans ma sœur. 

Je mesure ma chance de ne pas être seule à porter mes chagrins. »
48

 

Agathe y transforme le deuil en gratitude sororale, appliquant la 

narration protectrice à la réalité présente. Plus tard, elle avoue : « Mon 

cerveau a bloqué le manque de ma sœur. J’ai passé cinq ans à pouvoir 

vivre sans elle tellement je ne pouvais pas vivre sans elle. »
49

 Ce 

paradoxe traduit la survie narrative, où le silence agit comme un 

mécanisme de protection. 

La refiguration culmine dans l’annonce finale de la mort 

d’Emma : « Emma est morte le 2 février. [...] J’aimerais pouvoir dire 

qu’elle ne me manque pas. [...] Je la cherche dans les yeux de Sacha, 

dans les sourires d’Alice, dans tous les gestes d’Alex. »
50

 Agathe, en 

observant les neveux, reconstitue la continuité familiale : « J’observe 



 

 SOUALAH Keltoum 
 

    

leur relation [...] et je nous revois, Emma et moi. »
51

 Ce déplacement 

du "je" vers le "nous", inscrit dans la mémoire des proches, traduit la 

réconciliation du temps brisé avec une permanence affective. 

L’allusion finale à Titanic — « Ma sœur avait raison. La mort de Jack 

n’est pas la fin du film. Il y a encore des tas de scènes à jouer. Je te le 

promets, Emma. Je vais bouffer la vie avant le générique. »
52

 — 

métaphorise cette transformation, où Agathe applique l’intrigue 

sororale pour incarner une résilience active et vitale. 

D’autres moments renforcent cette refiguration, comme l’appel 

familial : « Ce truc dont j’ai fait partie quelques instants ressemblait 

beaucoup à une famille. »
53

 Par cet acte narratif, Agathe dépasse son 

isolement en s’insérant dans un collectif. Après sa tentative de suicide, 

la peur d’Emma — « Je n’ai jamais été aussi terrifiée de ma vie, en 

réalité. J’ai effleuré la perspective de la perdre, j’ai aperçu les contours 

un monde sans elle. »
54

 — est transformée en lien intangible : « Il 

existe un lien aussi inexplicable qu’impalpable entre frères et 

sœurs. »
55

 Ce constat, au cœur de la pensée ricœurienne, réaffirme que 

la sororité est une permanence narrative qui dépasse la fragilité. 

À travers le prisme herméneutique de Paul Ricœur, la sororité 

mise en scène dans Une belle vie se déploie comme une modalité 

exemplaire de la résilience narrative. Elle accueille d’abord les 

traumas sous la forme d’un lien intuitif et protecteur, puis les articule 

en intrigues structurées et émotionnellement intenses, avant de les 

transfigurer en une identité réélaborée, capable d’affronter l’épreuve 

de la perte ultime. Par le jeu d’une narration alternée, par l’irruption 

d’un humour discret et par une écriture traversée d’une forte intensité 

affective, Virginie Grimaldi révèle que la sororité ne se réduit pas à un 

refuge immobile : elle constitue au contraire un geste narratif en 

perpétuel devenir, où l’élan de transformation supplante l’inertie du 

repli. En ce sens, elle élabore une réponse philosophique à la 

dispersion de l’expérience humaine : une résilience qui naît de la 

reconfiguration partagée du passé et qui ouvre, au cœur même de la 

douleur, la possibilité d’une continuité vivante et signifiante. 

 



 

La sororité comme force de rebond et processus de résilience dans 

Une belle vie de Virginie Grimaldi
 

    

 . La sororité comme praxis de guérison 

Bell hooks, théoricienne féministe afro-américaine, conçoit la 

sororité (sisterhood) non pas comme une simple amitié ou un lien 

biologique entre femmes, mais comme un acte profondément 

politique, inscrit dans une logique de solidarité et de résistance 

collective face aux structures oppressives du patriarcat et du 

capitalisme. Dans Feminist Theory  From Margin to Center (1984) et 

Sisters of the Yam  Black Women and Self-Recovery (1993), elle 

définit la sororité comme un espace de guérison où les femmes 

peuvent affronter ensemble leurs traumatismes personnels et 

collectifs, partager leur vulnérabilité et reconstruire leur identité dans 

un cadre de soutien mutuel. Une telle démarche exige, selon elle,        

« d’affronter la manière dont des femmes, que ce soit par le sexe, la 

classe ou la race, ont dominé et exploité d’autres femmes »
56

, 

soulignant ainsi que la sororité véritable ne peut faire l’économie 

d’une confrontation lucide avec les rapports de pouvoir internes au 

groupe des femmes. Loin d’être un sentiment spontané ou un idéal 

romantisé, la sororité, selon Hooks, constitue un engagement actif : 

elle transforme la douleur individuelle en force collective, favorise la 

guérison psychique et émotionnelle, et s’oppose aux récits dominants 

qui marginalisent ou invisibilisent les liens féminins. Cette résilience 

ne se réduit pas à une endurance silencieuse ; elle implique au 

contraire une confrontation lucide avec le passé traumatique afin de 

forger un avenir libérateur. Elle suppose, comme le souligne Hooks, 

de « témoigner de l’amour et de la compassion, d’en témoigner au 

moyen de [nos] actions et d’être capable de s’engager dans un 

dialogue réussi »
57

. L’émergence d’une véritable sororité passe donc 

par l’acceptation de l’affrontement, ne serait-ce que « parce que nous 

devons nous libérer de la socialisation sexiste qui nous a appris à 

éviter la confrontation »
58

. 

Ce cadre conceptuel trouve une résonance profonde dans Une 

belle vie de Virginie Grimaldi, où la relation entre Emma et Agathe 

Delorme incarne une sororité à la fois fracturée et salvatrice. Le 



 

 SOUALAH Keltoum 
 

    

roman, structuré en allers-retours entre « Hier » — l’enfance et 

l’adolescence — et « Aujourd’hui » — les retrouvailles après cinq 

années de silence — met en lumière un passé familial lourd : divorce 

conflictuel des parents, mort prématurée du père, instabilité et 

violences maternelles, perte récente de Mima, la grand-mère aimante. 

Dans cet univers, le lien sororal, malgré ses éclats et ses malentendus, 

devient un lieu de réparation. Comme le souligne Hooks, une               

« sisterhood » authentique ne se fonde pas sur l’harmonie constante, 

mais sur la capacité à affronter les tensions comme un geste politique 

de résistance aux oppressions, qu’elles soient familiales ou sociétales 

— ici, la surcharge émotionnelle imposée à l’aînée, la stigmatisation 

de la santé mentale ou la reproduction des rôles genrés. 

Dès leur première scène de retrouvailles, la mémoire partagée 

devient un outil de résilience. Emma arrive seule à la maison de Mima 

et cueille une tomate cerise, évoquant « l’enfance qui cogne à mes 

souvenirs »
59

. Agathe, en l’étreignant, rompt le mutisme affectif 

transmis par la famille : « Elle me serre dans ses bras pendant que les 

miens restent ballants. Dans la famille, on est plutôt radins de la 

démonstration affective. Pas ma sœur. Elle parle le câlin couramment 

et porte ses sentiments en bandoulière. »
60

 Cette chaleur contraste avec 

l’austérité émotionnelle héritée, et le commentaire d’Emma sur « ces 

témoins du temps » que sont les cheveux blancs de sa sœur rappelle 

combien la reconnaissance des marques du temps est déjà une forme 

de guérison. Hooks verrait dans ce geste une résistance à la norme 

patriarcale qui bride l’expression affective féminine pour mieux 

maintenir l’isolement. 

La force de ce lien se lit aussi dans les souvenirs plus anciens, 

comme celui de l’enterrement du père : « J’ai la main droite gelée. 

Dans la gauche, depuis que Papa est mort, je tiens la main de ma petite 

sœur. »
61

 Ce contact, simple et silencieux, ancre les deux sœurs dans 

une solidarité face à la perte et à la désagrégation familiale. Hooks 

insiste sur cette capacité des femmes à se soustraire à l’idéologie 

patriarcale qui idéalise l’autorité paternelle : en se tenant la main, 

Emma et Agathe déplacent la source de soutien vers un lien 



 

La sororité comme force de rebond et processus de résilience dans 

Une belle vie de Virginie Grimaldi
 

    

horizontal, entre elles, plutôt que vertical, vers une figure masculine 

disparue. 

Cette solidarité ne se limite pas aux épreuves anciennes ; elle 

s’actualise face aux micro-oppressions du quotidien. Lors d’une sortie 

aux halles de Biarritz, un homme les harcèle : « Vous ne devez pas 

souvent vous faire draguer. »
62

 Agathe se referme, mais Emma 

intervient : « Monsieur, ma sœur vous a fait comprendre qu’elle ne 

désirait pas échanger avec vous. Vous serez donc bien aimables, vous, 

vos auréoles sous les aisselles et votre charisme de moule de bouchot, 

d’aller voir ailleurs si on y est. » Leurs verres s’entrechoquent 

ensuite : « Aux sœurs Delorme, et aux moules de bouchot ! »
63

 La 

riposte humoristique transforme l’humiliation potentielle en 

complicité, incarnant ce que hooks nomme la sororité politique : un 

soutien actif qui neutralise l’objectification sexiste en s’appuyant sur 

la force commune. 

Les souvenirs d’enfance prolongent cette dynamique. En 

novembre 1992, Agathe pleure de peur des catastrophes naturelles ; 

Emma la rassure en lui montrant un atlas, restant à ses côtés jusqu’à ce 

que l’apaisement revienne. Cette scène, en apparence banale, esquisse 

une préfiguration de leur solidarité adulte : la protection circule, mais 

elle agit aussi sur celle qui protège, qui trouve dans ce rôle une 

manière d’affronter ses propres peurs — ici, la menace constante des 

colères maternelles « Je ne la vois pas venir. Sa main s’écrase sur ma 

joue, j’en ai l’oreille qui bourdonne. »
64

. Hooks verrait dans cet 

échange une inversion des scripts familiaux traditionnels, où les 

femmes et les filles sont socialement assignées à la soumission plutôt 

qu’à l’entraide face à la violence. Or, pour elle, « l’opposition ne suffit 

pas. Dans cet espace vide après que quelqu’un ait résisté, il y a 

toujours la nécessité de devenir, de se faire à nouveau »
65

. La 

résistance ouvre ainsi un interstice où peut s’élaborer une subjectivité 

renouvelée, libérée des injonctions patriarcales et capable de 

reconstruire des liens solidaires.  

 



 

 SOUALAH Keltoum 
 

    

La sororité, telle que la met en scène Grimaldi, n’ignore pas les 

fractures internes. Le silence de cinq ans entre les sœurs résulte de 

blessures profondes liées aux troubles d’Agathe et au départ d’Emma. 

Lors d’une confrontation, Agathe confie : « Parfois je me dis que, si je 

pouvais me quitter, je le ferais. […] C’est pourtant ce que tu as fait.»
66

 

Derrière l’accusation affleure une douleur de l’abandon. Mais cette 

mise à nu ouvre la voie à la réconciliation : en nommant la blessure, 

elles commencent à la réparer. Hooks, dans All About Love (2000), 

explique que la vulnérabilité partagée est un acte de guérison en soi, 

car elle inverse la logique de l’oppression qui isole les femmes dans 

leurs souffrances. 

Cette ouverture ne reste pas confinée à leur relation : elle 

s’étend à la génération suivante. Lors d’un appel vidéo avec les 

enfants d’Emma, Agathe décrit quelques détails exprimant l’intensité 

de sa relation avec sa sœur : « Le téléphone tremble légèrement. Je 

l’ôte de la main de ma sœur et le cale contre une pile de vêtements sur 

l’étagère. Je pose des questions aux enfants, prends des nouvelles de 

mon beau-frère, je vois Emma dans ses habits de mère, d’épouse, moi 

qui connais surtout ceux de sœur. […] Je retrouve la balancelle, la 

cigarette et le bracelet de perles en songeant que, malgré l’écran entre 

nous, malgré le pays entre nous, ce truc dont j’ai fait partie quelques 

instants ressemblait beaucoup à une famille. »
67

 Ce moment suggère 

que la sororité peut devenir un relais intergénérationnel, brisant le 

cycle des traumas et intégrant les figures de soutien dans un réseau 

élargi. Pour Hooks, la sororité est « un processus d’empowerment qui 

nous permet de nous rencontrer face à face, de nous saluer avec 

solidarité, sororité, amour »
68

. Inscrite dans un temps long, elle 

articule la mémoire du passé, le vécu du présent et la projection vers 

l’avenir : elle relie ainsi le passé incarné par Mima, le présent des 

sœurs et l’avenir des enfants, transformant un lien intime en un 

véritable héritage collectif. 

Ainsi, Une belle vie érige la sororité en véritable dynamique de 

résilience active, où s’entrelacent mémoire, protection et 

réconciliation. Compte-tenu de la conception de Bell Hooks, cette 



 

La sororité comme force de rebond et processus de résilience dans 

Une belle vie de Virginie Grimaldi
 

    

relation excède le simple récit familial pour rejoindre une tradition 

plus large de résistance féminine. Virginie Grimaldi y montre que 

l’expérience d’Emma et d’Agathe ne se réduit pas à la survie face aux 

blessures du passé, mais elle s’accomplit plutôt dans une 

transmutation de la douleur en ressource, en une énergie fragile mais 

féconde, capable de circuler et de se transmettre. La sororité devient 

alors un espace de création de sens, un lieu où la vulnérabilité se 

retourne en puissance de transformation et où la mémoire 

douloureuse, loin de figer, ouvre à l’horizon d’un avenir partagé. 
 

- CONCLUSION  

L’exploration de Une belle vie à travers les cadres conceptuels de 

Judith Butler, Paul Ricœur et Bell Hooks met en évidence que la 

sororité qui unit Emma et Agathe dépasse largement le cadre d’un lien 

familial pour s’imposer comme un processus de résilience aux 

dimensions multiples : performative, narrative et politique. 

Dans la perspective de Butler, ce lien sororal agit comme un 

geste de subversion. Les sœurs, en refusant de se plier aux scripts 

genrés qui condamnent les femmes à l’isolement ou à la rivalité, 

créent un espace où l’interdépendance devient un choix affirmé. Les 

mots qu’elles échangent, les gestes qui brisent la distance affective, les 

défenses qu’elles opposent aux micro-agressions du quotidien 

constituent autant d’actes performatifs qui resignifient leur rapport à 

elles-mêmes et au monde. Ici, la résilience n’est pas un état passif : 

elle se joue dans l’action, dans la répétition créatrice de gestes qui 

refusent la norme et ouvrent d’autres possibles. 

Chez Ricœur, la sororité trouve une autre profondeur : celle de la 

mise en intrigue. La structure alternée entre « Hier » et « Aujourd’hui» 

permet de transformer la mémoire traumatique — divorce parental, 

perte paternelle, violences maternelles — en un récit porteur de sens. 

Par ce montage narratif, la douleur cesse d’être un chaos de fragments 

pour devenir une histoire qui articule pertes, fractures et réparations. 

Le temps narratif devient alors un outil de résilience : il permet aux 

sœurs de relire leur passé non comme un poids figé mais comme un 



 

 SOUALAH Keltoum 
 

    

matériau à réinterpréter, à intégrer dans une continuité identitaire. 

Avec Hooks, enfin, la sororité prend la dimension d’une praxis 

de guérison collective. Ce n’est plus seulement l’espace intime d’une 

réconciliation familiale, mais un geste politique qui s’oppose aux 

logiques d’isolement et de compétition que le patriarcat installe entre 

les femmes. Le soutien mutuel qu’Emma et Agathe se prodiguent 

transforme leur vulnérabilité en ressource partagée, capable de nourrir 

une mémoire commune et de s’étendre à la génération suivante. La 

figure de Mima, pivot affectif et symbolique, inscrit cette sororité dans 

une filiation qui relie les blessures du passé à un héritage d’entraide et 

de dignité. 

Mises en dialogue, ces trois approches révèlent que la résilience 

sororale dans Une belle vie est un processus vivant, en tension 

permanente, qui conjugue trois mouvements : agir autrement dans le 

présent (Butler), raconter autrement le passé (Ricœur) et imaginer 

autrement l’avenir (Hooks). La sororité n’y est ni idéalisation naïve ni 

simple refuge émotionnel : elle est travail, confrontation, négociation, 

mais aussi et surtout création d’un espace où la fragilité se transforme 

en puissance. 

En réponse à la problématique, il apparaît que Virginie Grimaldi 

déploie une véritable poétique de la sororité-résilience, articulant 

l’intime et le politique, le performatif et le narratif. La résilience, telle 

qu’elle s’exprime dans le roman, ne consiste pas à effacer la douleur 

mais à la réinscrire dans un récit qui ouvre des horizons 

d’émancipation. Emma et Agathe, en renouant malgré leurs blessures, 

démontrent que guérir ne signifie pas oublier, mais réinventer 

ensemble les conditions de la vie partagée. 

Ainsi, Une belle vie confirme que la sororité peut devenir un acte 

de résistance, une mémoire active et un futur habitable : une manière 

de faire de la fragilité un socle, et du passé, un tremplin. Dans 

l’univers de Grimaldi, la sororité n’est pas un havre figé, mais un 

mouvement qui transforme les cicatrices en cartes et les blessures en 

boussoles — pour que, même dans les ruines du passé, puisse 

s’inventer un chemin vers l’avenir. 



 

La sororité comme force de rebond et processus de résilience dans 

Une belle vie de Virginie Grimaldi
 

    

- Notes de fin :  

                                           
1
 Le mot a d’abord fait son apparition en anglais (« sorority »), le français 

l’adoptant à sa suite, au début des années 1970. 
1
Chloé Delaume, (2021), « De la sororité en milieu hostile », p. 9.  

3
 Judith Butler, (1999), « Gender Trouble. Feminism and the Subversion of 

Identity», p. 33.  
4
 Virginia Grimaldi, (2023), « Une belle vie », pp. 95-96.  

5
 Judith Butler, (1993), « Bodies that Matter. On the Discursive Limits of « Sex », 

p. 2.  
6
 Virginie Grimaldi, (2023), « Une belle vie », p. 141. 

7
 Ibid., 

8
 Ibid., p. 224. 

9
 Ibid., p. 225. 

10
 Hélène Cixous, (1975), « Clément Catherine, La Jeune Née », p. 162. 

11
 Ibid., p. 175. 

12
 Virginie Grimaldi, (2023), « Une belle vie », p. 229. 

13
 Hélène Cixous, (1975), « Clément Catherine, La Jeune Née », p. 176. 

14
 Ibid., p. 167. 

15
 Judith Butler, (2010), « Ce qui fait une vie. Essai sur la violence, la guerre et le 

deuil », pp. 23-24. 
16

 Virginie Grimaldi, (2023), « Une belle vie », p. 243. 
17

 Ibid., p. 192. 
18

 Ibid., p. 276. 
19

 Ibid., p. 270.  
20

 Hélène Cixous, (2010), « Le rire de la Méduse et autres ironies », p. 37. 
21

 Virginie Grimaldi, (2023), « Une belle vie », p. 16. 
22

 Ibid., p. 199. 
23

 Ibid., p. 89. 
24

 Judith Butler, (2017), « Le pouvoir des mots. Discours de haine et politique du 

performatif », p. 231. 
25

 Virginie Grimaldi, (2023), « Une belle vie », p. 192. 
26

 Ibid., p. 279. 
27

 Ibid. 
28

 Ibid., p. 280. 
29

 Hélène Cixous, (2010), « Le rire de la Méduse et autres ironies », p. 37. 
30

 Judith Butler, (2006), « Défaire le genre », p. 15. 
31

 Virginie Grimaldi, (2023), « Une belle vie », p. 280. 
32

 Ibid., p. 14. 
33

 Ibid.,  
34

 Ibid., p. 40. 
35

 Ibid., p. 55. 
36

 Ibid., p. 47. 
37

 Paul Ricœur, (1983), « Temps et récit I, l'intrigue et le récit historique », pp. 130-

131. 



 

 SOUALAH Keltoum 
 

    

                                                                                                           
38

 Virginie Grimaldi, (2023), « Une belle vie », pp. 63-64. 
39

 Ibid., pp. 58. 
40

 Ibid., p. 58. 
41

 Paul Ricœur, (1984), « Temps et Récit, tome 2 », pp. 150-151. 
42

 Virginie Grimaldi, (2023), « Une belle vie », p. 72.  
43

 Ibid., p. 203 
44

 Ibid., 
45

 Ibid., p. 149. 
46

 Ibid., p. 227. 
47

 Paul Ricœur, (1983), « Temps et récit I, l'intrigue et le récit historique », pp 107-

108. 
48

 Virginie Grimaldi, (2023), « Une belle vie », p. 99. 
49

 Ibid., p. 153. 
50

 Ibid., 279-280. 
51

 Ibid., p. 278. 
52

 Ibid., p. 280. 
53

 Ibid., p. 48. 
54

 Ibid., p. 191. 
55

 Ibid., 
56

 Bell hooks, (2000). «Feminism is for Everybody. Passionate Politics», p. 5.  
57

 Bell hooks, (1984). «Feminist Theory: From Margin to Center», p. 163. 
58

 Belle hooks, (2007). « Sororité : la solidarité politique entre les femmes », p. 

133. 
59

 Virginie Grimaldi, (2023), « Une belle vie », p. 16.  
60

 Ibid., 
61

 Ibid., p. 55. 
62

 Ibid., p. 42-43.  
63

 Ibid., p. 43.  
64

 Ibid., p. 70. 
65

Bell hooks, (1990). «Yearning: Race, Gender and Cultural Politics.», p. 22.  
66

 Virginie Grimaldi, (2023), « Une belle vie », pp. 75-76. 
67

 Ibid., pp. 47-48. 
68

 Belle hooks bell, (1992). «Black Looks. Race and Representation.», p. 42. 

Références 
 

 Butler, J. (1990). Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity (2e 

éd.). New York, NY : Routledge. 

 Butler, J. (1993). Bodies that Matter  On the Discursive Limits of “Sex”. New 

York, NY : Routledge. 

 Butler, J. (2004). Le pouvoir des mots. Discours de haine et politique du 

performatif. Paris, France : Éditions Amsterdam. 

 Butler, J. (2006). Défaire le genre. Paris, France : Éditions Amsterdam. 

 Cixous, H. (1975). « Le rire de la Méduse ». In H. Cixous, Le rire de la Méduse 

et autres ironies (préface de F. Regard, éd. 2010). Paris, France : Galilée. 



 

La sororité comme force de rebond et processus de résilience dans 

Une belle vie de Virginie Grimaldi
 

    

                                                                                                           
 Cixous, H., & Clément, C. (1975). La jeune née. Paris, France : 10/18. 

 Delaume, C. (2021). De la sororité en milieu hostile. In C. Delaume (Dir.), 

Sororité (inédit). Paris, France : Éditions Points. 

 Grimaldi, V. (2023). Une belle vie. Paris, France : Flammarion. 

 Hooks, b. (1984). Feminist Theory: From Margin to Center. Boston, MA : South 

End Press. 

 Hooks, b. (1990). Yearning: Race, Gender, and Cultural Politics. Boston, MA : 

South End Press. 

 Hooks, b. (1992). Black Looks: Race and Representation. Boston, MA : South 

End Press. 

 Hooks, b. (2000). Feminism is for Everybody: Passionate Politics. Boston, MA : 

South End Press. 

 Hooks, b. (2007). Sororité : la solidarité politique entre les femmes. In E. Dorlin 

(Éd.), Black feminism : anthologie du féminisme africain-américain (p. 113-134). 

Paris, France : L’Harmattan. (Éd. orig. 1984). 

 Ricœur, P. (1983). Temps et récit I   L’intrigue et le récit historique. Paris, 

France : Éditions du Seuil. 

 Ricœur, P. (1984). Temps et récit II. Paris, France : Éditions du Seuil, coll. « 

Points Essais ». 

 


